
Humanité, espèce humaine et droit pénal
Mireille Delmas-Marty

Dans Revue de science criminelle et de droit pénal comparé 2012/3 N° 3, pages 495 à 503
Éditions Dalloz

ISSN 0035-1733
DOI 10.3917/rsc.1203.0495

Article disponible en ligne à l’adresse
https://droit.cairn.info/revue-de-science-criminelle-et-de-droit-penal-compare-2012-3-page-495?lang=fr

Découvrir le sommaire de ce numéro, suivre la revue par email, s’abonner...
Flashez ce QR Code pour accéder à la page de ce numéro sur Cairn.info.  

Distribution électronique Cairn.info pour Dalloz.
Vous avez l’autorisation de reproduire cet article dans les limites des conditions d’utilisation de Cairn.info ou, le cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre
établissement. Détails et conditions sur cairn.info/copyright.
Sauf dispositions légales contraires, les usages numériques à des fins pédagogiques des présentes ressources sont soumises à l’autorisation de l’Éditeur ou, le cas échéant, de
l’organisme de gestion collective habilité à cet effet. Il en est ainsi notamment en France avec le CFC qui est l’organisme agréé en la matière.

https://droit.cairn.info/revue-de-science-criminelle-et-de-droit-penal-compare-2012-3-page-495?lang=fr


À l’heure de la mondialisation, l’humanité reste marquée à la fois par le relativisme de
chaque culture (dans beaucoup de langues, le mot « homme » désigne d’abord le membre
du groupe, qui se distingue du barbare, l’étrange étranger, à peine humain) et par l’uni-
versalisme qui inspire – ou devrait inspirer – l’idée même d’humanisme juridique. Un uni-
versalisme récemment inscrit dans des notions comme « patrimoine commun de l’huma-
nité », « famille humaine » ou « crime contre l’humanité ».

Le paradoxe s’explique peut-être si l’on combine, comme le propose l’intitulé de cet exposé,
l’humanité et l’espèce humaine.

À première vue, les deux termes désignent deux faces d’une même réalité, que les systèmes
de droit protègent sans les distinguer. Pourtant, les deux termes renvoient à des processus
d’évolution différents, voire contraires. L’« espèce » renvoie au processus d’évolution bio-
logique (hominisation) qui aboutit à l’émergence d’une seule espèce humaine. Darwin lui-
même constatait que les sous-espèces concordent sur tant de particularités « qu’on ne peut
les expliquer que par un ancêtre commun ». Autrement dit, il s’agit d’un processus unifi-
cateur, conduisant vers l’universalisme. En revanche, l’« humanité » renvoie au processus
d’évolution culturelle (humanisation) qui s’exprime par l’émergence des normativités
(morales, religieuses, juridiques et notamment pénales) propres à chaque groupe humain.
Il s’agit donc d’un processus diversificateur conduisant plutôt au relativisme.

Pendant longtemps, la contradiction est restée peu visible parce qu’elle relevait de deux uni-
vers différents (d’un côté les sciences de la nature, de l’autre l’histoire puis les sciences
humaines et sociales). Elles ne relevaient ni de la même échelle de temps (graduée d’un
côté en millions d’années, de l’autre en milliers), ni des mêmes critères (survie de l’espèce
d’un côté, promotion de la dignité de l’être humain de l’autre).

Mais précisément, nous entrons dans une phase nouvelle, où la mondialisation technolo-
gique et l’universalisme éthique relancent la distinction : avec la mondialisation technolo-
gique, les connaissances scientifiques (bio technologies et technologies de l’information et
de la communication ou TIC) permettraient de changer le mode de reproduction (clonage)
et/ou les caractéristiques de l’espèce humaine (manipulations génétiques, stimulations neu-
ronales) , voire de fabriquer des hybrides, homme/animal, ou homme/machine, comme si
l’évolution biologique (hominisation) impliquait désormais la diversification de l’espèce
humaine. Avec l’universalisme éthique, à l’inverse, les normes juridiques (notamment
pénales) exprimeraient un mouvement vers l’unification, dont l’emblème serait le crime

495

DOCTRINE

Humanité, espèce humaine 
et droit pénal  1

◆

par Mireille DELMAS-MARTY
Membre de l’Institut, Professeur honoraire au Collège de France

(1) Article inspiré du discours de remerciement prononcé à Rome le 14 mai 2012, lors de la remise du prix Sil-
via Sandano.

Juillet / Septembre 2012

D
a
llo

z
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

5
/1

0
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/d

ro
it
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
9
3
.3

1
.2

0
8
.2

5
2
)



496

D
O

C
TR

IN
E

◆ Humanité, espèce humaine et droit pénal - Mireille DELMAS-MARTY

« contre l’humanité ». Tout se passe comme si l’évolution culturelle ou éthique (humani-
sation) tendait vers l’unification des cultures, à tel point qu’il a fallu une déclaration (2001),
puis une convention de l’UNESCO (2005) pour rappeler que la diversité culturelle est patri-
moine commun de l’humanité, un rappel qui marque peut-être la crainte de voir la diver-
sité menacée.

Même sans aller jusqu’à l’hypothèse extrême de l’inversion des deux processus, les tensions
deviennent perceptibles (hominisation/humanisation, universalisme / relativisme) et le
droit pénal est en première ligne, car, après le crime « contre l’humanité », voici qu’appa-
raît, dans le code pénal français, le crime contre l’espèce humaine.

D’où la question qui sera notre fil conducteur : dans l’émergence de ces valeurs communes
que sont l’humanité et l’espèce humaine, quel est le rôle du droit pénal ?

Nous explorerons trois possibilités  : soit le droit pénal, simple révélateur, se limite à expri-
mer les tensions à travers les valeurs protégées par les incriminations pénales ; soit devenu
perturbateur, il exacerbe les tensions, au risque de conflits pouvant conduire à une déshu-
manisation ; soit il joue pleinement son rôle de régulateur et transforme les tensions en inter-
actions, qui pourraient contribuer à consolider le processus d’humanisation.

◆ I - LE DROIT PÉNAL RÉVÉLATEUR DES TENSIONS

À première vue, le droit pénal protège à la fois l’espèce humaine et l’humanité en incrimi-
nant d’abord les atteintes à la vie humaine, à travers les crimes très anciens liés aux diverses
formes d’homicide ; puis, beaucoup plus tard, les atteintes à la dignité humaine, au sens le
plus fort, à travers les crimes contre l‘humanité qui prolongent le droit de la guerre (qui
avait tenté d’humaniser les guerres). Mais l’étude de chaque incrimination révèle des ten-
sions entre les deux pôles.

L’incrimination de l’homicide est apparemment la plus proche du processus d’hominisation,
car l’on peut penser que par son caractère universel, l’interdiction de tuer protège l’espèce
humaine et constitue un mécanisme de survie

Et pourtant, les représentations varient considérablement quant au commencement et à la
fin de la vie. Hannah Arendt compare la vie humaine, bornée par un commencement et
une fin (bios) au mouvement cyclique que la nature (zôè) impose à tout vivant, « ne connais-
sant ni mort ni naissance au sens où nous entendons ces mots ». Elle conclut : «la naissance
et la mort des êtres humains ne sont pas de simples évènements naturels  ». La formule
explique la diversité des représentations, donc celle des conceptions pénales de l’avortement
et de l’euthanasie, si différentes d’un pays à l’autre.

Même en Europe, où les tensions sont révélées par la jurisprudence de la Cour européenne
des droits de l’homme (CEDH) qui reconnaît en ce domaine une importante marge natio-
nale d’appréciation. La motivation des arrêts est particulièrement intéressante.

En matière d’avortement volontaire, la Cour est prudente. Elle a toujours évité de rattacher le
débat au droit à la vie, préfère évoquer les droits de la mère (santé, vie privée) et du père
(vie familiale) pour admettre l’avortement quand il est prévu, mais sans pour autant l’im-
poser aux États qui le limitent à l’avortement thérapeutique (voir la vision restrictive du droit
irlandais, ou droit polonais 2). Sur l’avortement involontaire, notamment celui provoqué par

Juillet / Septembre 2012

D
a
llo

z
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

5
/1

0
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/d

ro
it
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
9
3
.3

1
.2

0
8
.2

5
2
)



Humanité, espèce humaine et droit pénal - Mireille DELMAS-MARTY

497

◆

D
O

C
TR

IN
Eun médecin à la suite d’une erreur, la question était de retenir ou pas la qualification d’ho-

micide involontaire 3. On constate la même prudence : «  le point de départ du droit à la
vie relève de la marge d’appréciation des États dont la Cour tend à considérer qu’elle doit
leur être reconnue dans ce domaine, même dans le cadre d’une interprétation évolutive de
la convention ». La motivation de la Cour marque bien la tension, car, au sein des États, la
solution n’est pas stabilisée et l’arrêt cite la convention d’Oviedo (sur les droits de l’homme
et la biomédecine) et évoque l’hominisation : « tout au plus peut-on trouver comme déno-
minateur commun l’appartenance à l’espèce humaine ». Mais finalement, elle revient à l’hu-
manisation : « la potentialité de l’embryon et sa capacité à devenir une personne » doivent
être protégées au nom de la dignité humaine, « sans pour autant en faire une “personne”
qui aurait un droit à la vie au sens de l’article 2 ». Il en résulte une gradation dans le statut
juridique de l’embryon qui n’est ni tout à fait une personne (il n‘a pas le droit à la vie et sa
destruction peut être admise à certaines conditions) ; mais il est davantage qu’une simple
chose et il est interdit de porter atteinte à la dignité humaine en le « déshumanisant », par
exemple pour fabriquer des produits cosmétiques, ce qui laisse ouvert le débat concernant
les recherches sur l’embryon. En tout cas, il ne s’agit pas seulement d’assurer la survie de
l’espèce, mais aussi de protéger la dignité humaine.

Ainsi en est-il du débat sur l’euthanasie, illustré par une affaire emblématique, l’affaire Pretty.
La CEDH avait rejeté la demande de Mme Pretty qui, paralysée par une maladie neu-
rovégétative, souhaitait l’aide de son mari pour mettre fin à ses jours et contestait le refus
du Royaume-Uni. La réponse de la Cour est subtile. D’une part, le droit à la vie a été
« conçu pour protéger le caractère sacré de la vie » 4, et la Cour refuse de lui opposer le
droit à la dignité (art. 3), car il n’oblige pas les États à agir contre la vie. Pourtant, le
constat d’une tension entre les deux pôles conduit la Cour à associer, pour la première
fois, le principe d’autonomie de la personne au respect de la vie privée, à travers la notion
de qualité de la vie : « sans nier le principe du caractère sacré de la vie, la Cour considère
que ... la notion de qualité de la vie prend toute sa signification ». Elle se réfère ensuite
à la sophistication médicale croissante et à une augmentation de l’espérance de vie, pour
constater que « de nombreuses personnes redoutent qu’on ne les force à se maintenir en
vie jusqu’à un âge très avancé (ou dans un état grave de délabrement physique ou men-
tal) aux antipodes de la perception aiguë qu’elles ont d’elles-mêmes ou de leur identité
personnelle ».

Autrement dit, selon la Cour, les pratiques biomédicales ont modifié la perception de la vie
et de la mort et provoqué une transformation des valeurs et exigences normatives qui orien-
tent nos représentations et nos choix. Et cette notion plus subjective de qualité de la vie,
c’est-à-dire de vie conforme à la dignité humaine, se distingue de la survie au sens biolo-
gique. C’est pourquoi la dignité humaine au sens humaniste peut entrer en conflit avec la
survie au sens biologique. Et le droit pénal révèle ces tensions. Comme il les révèle à pro-
pos du crime contre l’humanité, mais en sens inverse, car c’est la dignité qui est d’abord
visée et c’est la biologie qui va s’inviter au débat

Juillet / Septembre 2012

(2) CEDH, 20 mars 2007, n° 5410/03, Pologne, D. 2007. 2648, note P. Hennion-Jacquet ; RDSS 2007. 643, note
D. Roman ; RTD civ. 2007. 292, obs. J.-P. Marguénaud ; JCP 2007.II. 10071, note B. Mathieu.

(3) CEDH, 8 juill. 2004, n° 53924/00, AJDA 2004. 1809, chron. J.-F. Flauss  ; D. 2004. 2456, et les obs., note J.
Pradel  ; ibid. 2535, obs. I. Berro-Lefèvre  ; ibid. 2754, obs. G. Roujou de Boubée  ; ibid. 2801, chron. E. Ser-
verin ; cette Revue 2005. 135, obs. F. Massias  ; RTD civ. 2004. 714, obs. J. Hauser  ; ibid. 799, obs. J.-P. Mar-
guénaud, §82.

(4) CEDH, 29 avr. 2002, n° 2346/02, Pretty c/ Royaume-Uni, AJDA 2003. 1383, note B. Le Baut-Ferrarèse ; D. 2002.
1596, et les obs.  ; RDSS 2002. 475, note P. Pedrot  ; cette Revue 2002. 645, obs. F. Massias  ; RTD civ. 2002.
482, obs. J. Hauser ; ibid. 858, obs. J.-P. Marguénaud. Adde CEDH, 20 janv. 2011, n° 31322/07, Haas c/ Suisse,
D. 2011. 925, et les obs., note E. Martinent, M. Reynier et F. Vialla ; ibid. 2012. 308, obs. J.-C. Galloux et H.
Gaumont-Prat ; RTD civ. 2011. 311, obs. J.-P. Marguénaud et Koch c/ Germany.

D
a
llo

z
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

5
/1

0
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/d

ro
it
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
9
3
.3

1
.2

0
8
.2

5
2
)



498

D
O

C
TR

IN
E

◆ Humanité, espèce humaine et droit pénal - Mireille DELMAS-MARTY

L’incrimination du crime contre l’humanité fut réalisée beaucoup plus tard que celle du meurtre
et d’emblée au plan international, après la Seconde Guerre mondiale (statut du tribunal de
Nuremberg). Apparemment lié au processus éthique (humanisation), ce crime vise les
atteintes à la dignité humaine, mais la protection de la vie n’est jamais loin, mais elle est
plus ou moins perceptible selon les cas.

S’agissant du crime contre l’humanité au sens strict, la liste est extensible, mais hété-
rogène depuis le début. L’article 6 C (StN) énumère des atteintes à la vie, comme l’as-
sassinat ou l’extermination, et le statut de la CPI ajoute les disparitions forcées : mais les
atteintes à l’égale dignité sont également présentes : esclavage, déportation et « tout autre
acte « inhumain » commis contre toutes populations civiles, avant ou pendant la guerre »,
ou encore les « persécutions pour des motifs politiques, raciaux ou religieux », auxquels
le statut des TPI (résolution du Conseil de sécurité ONU, 1993 et 1994), ajoute notam-
ment la torture et le viol, et le stCPI « toute autre forme violence sexuelle gravité com-
parable », notamment, l’esclavage sexuel, la prostitution forcée, grossesse forcée, ou sté-
rilisation forcée.

La tension est plus nette avec le génocide : d’abord confondu avec le crime contre l’hu-
manité, puis consacré par la Convention ONU sur la prévention et la répression du géno-
cide (1948) comme crime international autonome, qui peut être commis en temps de
paix ou de guerre (art. I), les différends étant rattachés à la compétence de la CIJ. La
définition du génocide, reprise dans le statut des TPI (art. 4 et 2) et de la CPI (art. 6),
repose sur un critère essentiel : la destruction sélective (discrimination de type national,
ethnique, racial ou religieux), qui renvoie à la dignité humaine en ce qu’elle implique
dépersonnalisation ou déshumanisation de la victime, être humain réduit à son appar-
tenance à un groupe, mais l’atteinte à la vie reste présente et forte, car il s’agit d’une
destruction massive.

Enfin, avec les nouvelles technologies, surgit la question du crime par fabrication vie (cf
eugénisme, clonage ou chimères). D’où la tentation de rattacher l’interdit au seul pro-
cessus d’hominisation, comme le fait le code pénal français en isolant les Infractions en
matière d’éthique biomédicale (protection de l’espèce humaine, du corps humain et de
l’embryon). S’il est étonnant d’isoler ainsi l’éthique biomédicale, il est encore plus éton-
nant de séparer le crime contre l’espèce humaine (eugénisme et clonage) du crime contre
l’humanité (génocide, disparitions forcées, apartheid, esclavage, discriminations, etc.).
Séparer l’évolution biologique (hominisation) et culturelle (humanisation) annonce un
droit pénal perturbateur.

◆ II - LE DROIT PÉNAL PERTURBATEUR

Suggérer que l’espèce humaine serait différente de l’humanité, c’est admettre qu’un
être biologiquement humain pourrait appartenir à l’espèce sans pour autant apparte-
nir à l’humanité, c’est-à-dire sans faire partie de la communauté humaine. Autrement
dit, accepter la conception qui consiste à séparer le crime contre l’espèce du crime
contre l’humanité, c’est prendre le risque de légitimer la déshumanisation de l’être
humain.

Mais il faut aussi considérer le cas inverse, lorsque le droit pénal traite un être vivant non
humain, animal ou nature, comme un véritable être humain : humaniser le non humain
pourrait indirectement aboutir à légitimer des formes de déshumanisation.

Juillet / Septembre 2012

D
a
llo

z
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

5
/1

0
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/d

ro
it
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
9
3
.3

1
.2

0
8
.2

5
2
)



Humanité, espèce humaine et droit pénal - Mireille DELMAS-MARTY

499

◆

D
O

C
TR

IN
EDéshumaniser l’être humain

Toutes les nations ont pratiqué la déshumanisation, notamment sous la forme de l’esclavage
(droit romain, droit américain). N’oublions pas qu’au XVIe siècle les humanistes de la
Renaissance se demandent encore si les Indiens sont bien des hommes  : dans la célèbre
«  controverse de Valladolid  » il fallut la force de conviction de Las Casas pour défendre
l’idée, encore peu répandue, que les Indiens auraient les mêmes droits humains que les
chrétiens.

Et le risque de déshumaniser le criminel est encore présent en droit pénal. Non seulement
par le jeu des peines ou traitements inhumains ou dégradants, mais par l’anthropologie qui
sous-tend le débat responsabilité/dangerosité

À la fin du XIXe siècle, les arguments se prétendront scientifiques  : de son vivant Darwin
tente d’éviter les déviations racistes ou eugénistes de sa théorie, mais il rencontre une forte
résistance. Lombroso en appellera à Darwin et à l’évolutionnisme pour remettre en cause
l’idée de responsabilité pénale et fonder sur la continuité entre l’animal et l’homme l’ata-
visme de certaines formes de criminalité 5 : les criminels, restés en arrière dans l’évolution
qui mène à l’homme, constitueraient une véritable race à part avec des stigmates précis, bio-
logiques ou psychologiques. Mais ce n’était qu’un début.

Au XXe siècle le discours savant va nourrir les théories eugénistes qui, au nom d’une nor-
malité introuvable, font apparaître la figure de l’anormal, dans le prolongement du monstre
du Moyen Âge, comme un humain inachevé, mélange d’humain et de non humain, légiti-
mant des mesures de stérilisation des criminels, puis les politiques de castration et d’élimi-
nation de l’Allemagne hitlérienne.

Le XXIe siècle connaît de nouveaux monstres  : avec les terroristes « ennemis combattants
illégaux » (hors la loi parce que ni criminels, ni combattants légaux) ; ou avec les pervers
sexuels (résurgence du criminel né), renaît une anthropologie criminelle qui admet la tor-
ture et transpose le principe de précaution inventé pour l’environnement et les produits
dangereux, aux êtres humains. Ainsi, le droit pénal français, comme le droit allemand,
ajoute à la punition une rétention de sureté de durée indéterminée, voire perpétuelle,
fondée sur un pronostic de récidive. Façon d’éliminer un être humain étiquetté « dange-
reux » comme un animal ou un produit dangereux. Le dispositif allemand a finalement été
écarté par la CEDH, mais au titre de l’art. 5, notamment parce que la notion de « dange-
rosité » est trop générale pour motiver une privation de liberté ; en revanche la Cour n’a
pas retenu la violation de la dignité humaine (art. 3).

Pourtant on peut penser, avec Hegel, que la peine est « un droit par rapport au criminel
lui-même » car en le punissant « on l’honore comme être raisonnable. Cet honneur ne lui
est pas accordé si le concept et la mesure de sa peine ne sont pas empruntés à la nature
de son acte – de même s’il n’est considéré que comme une bête nuisible qu’il faut mettre
hors d’état de nuire, ou qu’on cherche à effrayer » 6. C’est bien alors de déshumanisation
qu’il s’agit.

Mais la régression peut venir aussi, ce qui est plus inattendu, d’une situation inverse, consis-
tant à assimiler le non humain à l’humain.

Juillet / Septembre 2012

(5) C. Lombroso, Préface, Anthropologie criminelle, 1890, p. 7 s.
(6) Principes de philosophie du droit, trad. A. Kaan, Gallimard, 1940, §100, p. 135 s.

D
a
llo

z
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

5
/1

0
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/d

ro
it
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
9
3
.3

1
.2

0
8
.2

5
2
)



500

D
O

C
TR

IN
E

◆ Humanité, espèce humaine et droit pénal - Mireille DELMAS-MARTY

Humaniser le non humain

Un premier exemple, connu dans beaucoup de pays, mais appartenant désormais à l’his-
toire, est celui de l’animal considéré comme criminel. En revanche reconnaître l’ani-
mal ou la nature, comme sujet de droit à protéger, et comme victime en cas de viola-
tion de ses droits, est une nouveauté en Occident. Si l’on considère les courants
écologiques les plus radicaux, cette nouveauté traduirait le passage d’une conception
dualiste qui avait inspiré le droit international (art. 1 DUDH) à une conception moniste
qui conduit dans les cas extrêmes à faire appel au droit pénal pour protéger les vivants
non humain.

Ainsi une déclaration des droits de l’animal (adoptée lors d’une conférence à l’UNESCO
en 1978, mod. 1989) n’hésite pas à définir comme «  génocide  » tout acte «  compro-
mettant la survie d’une espèce sauvage et toute décision conduisant à un tel acte » (art.
8). Plus modéré, le code pénal français se contente en 1992 ajoute aux crimes contre les
personnes et les biens une nouvelle catégorie «  autres crimes et délits  » (L. V), qui
regroupe divers comportements volontaires et involontaires contre animaux  7. Il s’élar-
gira en 2004 aux sévices de nature sexuelle  : un arrêt de la Chambre criminelle de la
Cour de cassation du 4 septembre 2007 souligne que l’animal (un poney sur lequel son
propriétaire avait par jeu pratiqué des actes de sodomie), ne pouvant « exercer quelque
volonté que ce fût, ni se soustraire à ce qui lui était imposé » était ainsi « transformé en
objet sexuel ».

Quant à la nature, certains dispositifs vont très loin, comme la Constitution de l’Équateur
qui reconnaît comme sujets de droit « les personnes, les communautés et la nature ». Plus
près de nous, la Suisse fait de la diversité biologique un sujet de droit et attache une valeur
intrinsèque au vivant non humain.

Entre la personnification de l’animal et celle de la nature, le non humain ne se séparerait
plus aussi nettement de l’humain dans cette nouvelle conception du monde qui semble pri-
vilégier monisme, au risque d’avoir pour effet indirect de favoriser la dépersonnalisation,
donc la déshumanisation lors que tout être vivant devient l’équivalent d’une personne.

Mais il s’agit seulement des courants les plus radicaux et il est encore possible de concevoir
un droit pénal différent, de type régulateur  : au lieu d’exacerber les tensions entre homi-
nisation / humanisation, les transformer en interactions.

◆ III - LE DROIT PÉNAL RÉGULATEUR

Nous proposons de repartir des deux couples évoqués précédemment pour nous livrer à
un petit exercice de futurologie pénale. S’agissant du couple humain/inhumain, l’objec-
tif est de protéger l’humanité contre traitements inhumains, le développement des nou-
velles technologies incite à élargir la notion de traitements inhumains. Encore faut-il, pour
respecter le principe de la légalité pénale, qui implique des définitions précises et prévi-
sibles des comportements incriminés, tenir compte des interactions entre humanisation
et hominisation, ou entre humanité et espèce humaine. Tel est l’objet du « droit pénal de

Juillet / Septembre 2012

(7) J.P. Marguenaud, L’animal dans le nouveau code pénal, D. 1995. Chr. 187.

D
a
llo

z
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

5
/1

0
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/d

ro
it
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
9
3
.3

1
.2

0
8
.2

5
2
)



Humanité, espèce humaine et droit pénal - Mireille DELMAS-MARTY

501

◆

D
O

C
TR

IN
El’inhumain », catégorie encore inachevée. S’agissant du couple humain/non humain, l’ob-

jectif est d’éviter l’assimilation du vivant non humain au vivant humain (monisme radi-
cal) sans pour autant renoncer à protéger l’animal et la nature. D’où la proposition de
responsabiliser l’humanité présente vis-à-vis des générations futures et du vivant non
humain. C’est le droit pénal du vivant non humain ou plus précisément de l’écosystème
(encore en gestation).

Protéger l’humanité victime : droit pénal de l’inhumain

Du crime contre l’humanité aux « autres traitements inhumains » incriminés par le StCPI,
définir l’inhumain serait nécessaire pour éclairer la légalité et l’interprétation stricte. D’om
la tentative d’expliciter par des « méta-principes » ce que l’on entend par la notion d’hu-
manité comme valeur commune.

Il semble en effet possible de dégager de la liste des comportements énumérés par les textes
juridiques deux caractères qui distingueraient ces crimes des crimes ordinaires. Ainsi appa-
raissent deux caractères indissociables – inextricables même, car l’un se nourrit de l’autre
et réciproquement –, la singularité de chaque être humain (liée au processus culturel de
l’humanisation) ; mais aussi son égale appartenance à la communauté humaine (liée au pro-
cessus biologique de l’hominisation).

Mais il ne suffit pas de les ériger en « méta-principes » pour orienter l’interprétation lorsque
le comportement criminel repose non plus sur la destruction, mais sur la fabrication de vie.
Autrement dit, l’extension du crime contre l’humanité à l’eugénisme, au clonage ou à
d’autres formes de fabrication de l’être humain suppose l’affirmation d’un troisième méta-
principe, le principe d’indétermination, jusqu’à présent resté informulé.

Ce principe d’indétermination semble nécessaire à la fois à l’espèce humaine et à l’huma-
nité, car il se situe au croisement de l’évolution biologique et éthique : d’un côté, les bio-
logistes constatant l’importance exceptionnelle de la variabilité épigénétique chez l’homme,
montrent que l’indétermination est sans doute nécessaire à la survie de l’espèce, car elle
favorise la créativité et l’adaptabilité  8 ; d’un autre côté, juristes et philosophes savent que
l’indétermination, si faible soit-elle, nourrit le sentiment de liberté, qui institue l’homme
comme tel, dans sa dignité humaine et sa responsabilité.

La combinaison des trois méta-principes permettrait réunifier l’espèce humaine et l’huma-
nité, le CCH et le CCE afin d’interdire non seulement les actes de destruction (génocide,
disparitions forcées, assassinats) ; ou de dégradation (esclavage, apartheid, discriminations,
esclavage sexuel)  ; mais encore la prédétermination d’un être humain, qu’il soit étiqueté
dangereux ou fabriqué selon un modèle préétabli (eugénisme ou clonage reproductif.)

Il ne s’agit pas de tout criminaliser. Le CCH a vocation à rester exceptionnel. Une atteinte
volontaire au principe de singularité, d’égale appartenance à l’humanité, ou d’indétermi-
nation serait une condition nécessaire, mais pas suffisante. Il faut aussi des pratiques géné-
ralisées ou systématiques comportant une double dimension collective: quant à l’auteur
(État ou organisation ayant pour but ces pratiques, y compris, en cas d’extension aux bio-
technologies, un grand laboratoire) et quant à la victime, définie à travers les populations
civiles présentes. Quant aux générations futures, elles font transition avec la question sui-

Juillet / Septembre 2012

(8) J.P. Changeux, in Darwin : deux cents ans.

D
a
llo

z
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

5
/1

0
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/d

ro
it
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
9
3
.3

1
.2

0
8
.2

5
2
)



502

D
O

C
TR

IN
E

◆ Humanité, espèce humaine et droit pénal - Mireille DELMAS-MARTY

vante, car elles ne peuvent exprimer leur volonté comme sujets de droit, mais font l’objet
d’un devoir de protection, tout comme celui qui engage la responsabilité de l’humanité
envers l’écosystème

Responsabiliser l’humanité auteur : droit pénal de l’écosystème

Encore en gestation, car les objectifs sont difficiles à cerner pour échapper au dualisme radi-
cal qui maintient une stricte opposition entre l’humain et le non humain sans pour autant
aboutir au monisme absolu qui marque une continuité excessive.

Sans doute avons-nous besoin de catégories nouvelles  : pour l’animal, ni personne, ni
chose, mais être sensible ; pour la nature, ni patrimoine de l’humanité, ni sujet autonome,
mais plutôt bien commun ; pour l’homme, les générations futures inscrites non seulement
dans le droit international, mais en droit interne comme en témoigne le préambule de la
Charte constitutionnelle française de 2005 pour l’environnement : « les choix destinés à
répondre aux besoins du présent ne doivent pas compromettre la capacité des générations
futures et des autres peuples à satisfaire leurs propres besoins  ». Considérant que l’hu-
manité « exerce une influence croissante sur les conditions de la vie» et que « la diversité
biologique, l’épanouissement de la personne et le progrès des sociétés humaines sont
affectés par certains modes consommation ou production et exploitation excessive des res-
sources naturelles », la Charte comporte l’énoncé, rare en matière constitutionnelle, d’un
devoir : « toute personne a le devoir de prendre part à la préservation et à l’amélioration
de l’environnement » (art. 2)

Comme le souligne le biologiste Alain Prochiantz : « si nous protégeons les animaux c’est
parce que nous sommes des êtres de raison qui échappent en partie aux lois de la
nature ». Mais si nous échappons aux lois de la nature, en revanche nous obéissons aux
lois humaines : comme êtres de raison, l’humanité a des devoirs à l’égard de l’écosystème
et devrait être considérée comme responsable si elle ne respecte pas ces devoirs.

Le devoir de protéger l’écosystème serait le méta-principe au nom duquel le droit pénal
pourrait incriminer les comportements les plus graves, portant atteinte à la sûreté de la
planète, destruction de la nature comme bien commun ou souffrances inutilement infligées
aux animaux êtres sensibles, quand il s’agit d’une action massive et systématique.

En somme, le droit pénal de l’écosystème n’aurait pas seulement pour objectif de protéger
la survie de l’espèce humaine, mais de responsabiliser l’humanité et de mettre le droit au
service de la relation entre humains et autres espèces vivantes.

Pour conclure cet exercice qui reste en partie de droit pénal imaginaire, je dirai que l’in-
novation juridique devient nécessaire face au progrès des connaissances scientifiques et
à l’accélération des innovations technologiques. Nécessaire pour permette au droit en
général – et en première ligne au droit pénal supposé exprimer et protéger les valeurs
communes –, d’anticiper et pas seulement de réagir quand il est déjà trop tard. Cette
fonction d’anticipation du droit pénal a déjà commencé, comme en témoignent l’incri-
mination par certains pays (et l’interdiction par le droit international) concernant le clo-
nage reproductif humain.

Mais l’innovation ne doit basculer ni vers des sociétés de la peur où la tendance est de
tout interdire (tout criminaliser), au nom d’une précaution généralisée, mais au risque
de paralyser toute initiative ; ni vers des sociétés du savoir où la tendance inverse est de
tout permettre au nom de la science, au risque de laisser la loi du marché

Juillet / Septembre 2012

D
a
llo

z
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

5
/1

0
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/d

ro
it
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
9
3
.3

1
.2

0
8
.2

5
2
)



Humanité, espèce humaine et droit pénal - Mireille DELMAS-MARTY

503

◆

D
O

C
TR

IN
E(offre/demande) décider pour nous (tout décriminaliser). D’où la nécessité d’expliciter

les objectifs par des méta-principes qui permettraient de renouveler l’imaginaire juri-
dique à travers deux nouvelles branches évoquées ci-dessus (droit pénal de l’inhumain
et de l’écosystème).

Par delà l’alternative entre sociétés de la peur ou sociétés du savoir, on peut souhaiter l’avè-
nement de sociétés de l’espérance (fondées sur une confiance critique et vigilante) et le
droit pénal peut y contribuer. Façon de consacrer un humanisme de protection, mais aussi
de responsabilité : « conscient de ses devoirs, discret sur ses vertus et décidé à payer le prix
pour cela» (René Char).

Juillet / Septembre 2012

D
a
llo

z
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

5
/1

0
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/d

ro
it
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
9
3
.3

1
.2

0
8
.2

5
2
)


	01_Art_Delmas-Marty_Doctrine
	19_Collab_et_dépôt_Collabs

